**НО ЛИШЬ ТЕМ ПУСТЬ ХВАЛИТСЯ ХВАЛЯЩИЙСЯ...**

Пишу эти строки после 9-го *ава* года 5784-го, самого скорбного дня в нашем календаре, – менее чем через год после трагедии 7-го октября, самой страшной после Катастрофы... И в голове моей гулко отзываются последние слова *афтары* этого дня (отрывка из пророков, читаемых после чтения Торы), с силой и горечью особыми – не так, как в годы прежние.

«Да не похвалится мудрый мудростью своей; и не похвалится сильный силою свой; и не похвалится богатый богатством своим. Но лишь тем пусть хвалится хвалящийся, – что он разумеет и знает Меня! Что Я – Г-сподь, Творящий милость, правосудие и справедливость на земле, – ибо лишь это Мне желанно – речение Г-спода». (*Ирмияу*, 9:22 – 23).

Слова эти завершают, как бы «запечатывают» *афтару*, – и в них ее важнейшее, актуальное не в пример прежним годам послание. Что же мы в нем находим?

***ЧАСТЬ ПЕРВАЯ***

**1. Связь меж похвальбой неумной, неуместной** – и той трагедией последней... Зловещее прозрение пророка в строках предыдущих (там, 9:20 – 21): «Ибо поднялась смерть к окнам нашим, вошла в наши дворцы, чтобы истребить с улиц детей и юношей с площадей. Скажи, что таково слово Г-сподне: и падают трупы людей, как навоз на поле и как горсть колосьев позади жнеца; и некому подобрать их». Прозрение – пугающее сходством со сценами 7-го октября...

Таков порядок у пророка. Грозящее бедою прорицание, за ним – остережение суровое – за что придет беда. Притом, что похвальба – грех будто небольшой, простительный; и как он навлечет, накличет страшную беду?

Накличет – обернется горем! И дождались – когда уж столько лет у нас своя страна, и армия... И «мудрость, сила и богатство» – куда поболее, чем в тысячелетиях изгнания... Есть чем похвалиться – и хвалились неустанно...

**2.** **И как же ясно нам раскрыла истину трагедия 7-го октября!**

В чем же была ошибка тех семидесяти с лишним лет, всей до того дня эпохи? Страна трудилась, воевала – чего еще? Не тем, чем нужно, в ней гордились и хвалились???

**«Мудростью»** – теперешних времен: победами наук и технологий, философий, – но не Торы...

**«Силою»** – военной. Победами дней становления страны, непобедимой славной армией... И вот – хваленой силы не хватило на сей раз...

**«Богатством»** – жизнью на родной земле – отстроенной, ухоженною «виллой в джунглях»... И вдруг – рядом с ней глядит в упор смятение, разор... За той ухоженностью и богатством – светит истинная бедность...

В чем бедность? Хрупким оказалось то богатство... Обгорела, обвалилась вилла – с севера и с юга...

Но хуже – разумения нищета: где мы, почему и что вдруг с нами? Не зря сказали мудрецы: «(Истинная) бедность – лишь там, где нищета в познании и разумении (Торы)» (*Недарим*, 41а).

И пусть даже не вся страна, – уж точно большинство заемным, ложным в ней хвалилось...

**3.** И как же мудро предрекает это Тора! «И скажешь в своем сердце: "Сила моя и крепость руки моей доставили мне это богатство"» (*Дварим*, 8:17), – и сразу вслед: «Так **помни** Г-спода, Б-га твоего, ибо (лишь) Он дает тебе силу приобретать богатство, дабы исполнить завет Свой, о котором Он клялся...». Грех похвальбы – в **забвении Всевышнего;** оно становится причиной всех трагедий...

**4.** Но почему притом сказал пророк, что может быть хвальба себя – уместной? «...Но лишь тем пусть хвалится хвалящийся и т. д.»? Что за нужда и польза в ней? **Не лучше ль скромность – до конца? Она – всегда достойна и уместна!**

**«Пусть хвалится...»** – уступка слабой человеческой природе?

**5.** Или... Быть может, пророк здесь одобряет хвалящегося – лишь «внутри себя» и для себя, не напоказ? Пусть будет пока так; поздней увидим, насколько все сложнее. Пока же главное – «хвалится» он тем, что «разумеет и знает Меня: что Я – Г-сподь, Творящий милость и т. д.»; ибо **хвалит** человек такой в себе **нечто обратное забвению,** – **память**! «Разумеет, знает», значит – **ПОСТОЯННО ПОМНИТ!**

Забвение – придет само. Для памяти – нужно усилие: напоминать себе не раз за день, не два... И в том усилии – надо себе помочь: и одобрением, и **даже похвалой!**

**Напоминать себе – что есть Творец, и есть Правление Его;** и Он, Всесильный, творит милость, правосудие и справедливость всегда и всюду на земле, ибо лишь они Ему действительно желанны: ради них Он и творил весь мир и нас в нем! **И тот «хвалящийся» – душой приемлет, разумеет это; и вот – разумение, принятие и память** – то единственное, чем позволительно и надлежит гордиться!

**6.** Ибо все прочее в сем бренном мире – лишь пустота в сравнении со знанием Творца! То есть – **с близостью к Нему,** как мы понимаем всюду, где сказано в Писании: «И познал...» **Близость к Нему – вот величайшая и истинная ценность!**

Ибо гордящийся материальным, одним, другим и третьим – кому подобен? **Нищему в богатых одеждах – с чужого плеча!** Каким был глупый фараон: «...Так сказал Г-сподь Б-г: вот Я – против тебя, Паро, царь Египетский, – большого крокодила, лежащего среди рек своих, – сказавшего: "Мне принадлежит река моя и я (сам) сотворил себя"» (*Йехезкель*, 29:3). И отвечает ему Творец всех миров: «И подниму тебя из рек твоих... и выброшу тебя в пустыню... Зверям земным и птицам небесным отдам тебя в пищу» (там далее).

Но также и сынам Израиля, коль возгордятся, тому великому злодею уподобясь, – им первым не проходит это даром: «Лишь вас признал Я изо всех семейств земли, – поэтому взыщу Я с вас (более, чем с них) за все ваши грехи» (*Амос*, 3:2).

Таков ответ Творца миров; лишь от Него все блага – мудрость, сила и богатство; и даже бытие само! Но так же, **как они приходят, так уходят,** – отняты будут той же **Высшей Волей...**

**7.** Был царь Шломо **мудрейшим из людей** – сам попросил себе дар этот у Творца: «"Даруй же рабу Твоему сердце разумное, чтобы судить народ Твой, чтобы различать между добром и злом"... И хорошо было (это) в глазах Г-спода... "Вот, Я сделал по слову твоему... Вот, Я дал тебе сердце мудрое и разумное"» (*Млахим-1*, 3:9 – 12).

И решил Шломо, что мудрость оградит его, когда возьмет себе множество жен, – вопреки сказанному о еврейском царе: «И пусть не берет себе множество жен, дабы не отвратилось сердце его (от Всевышнего)» (*Дварим*, 17:17); он сказал: «Я возьму – и у меня не отвратится» (см. *Санедрин*, 24б). Хотел, как водится, как лучше – распространить среди народов весть о Едином; а вышло – «И было, в пору старости Шломо жены его склонили сердце его к иным божествам, и не было сердце его полностью (предано) Г-споду, Б-гу своему, как сердце Давида, отца его» (*Млахим-1*, 11:4). И в итоге, как мы знаем, завершилось все расколом – до гибели обоих царств и начала несчетных лет изгнания народа...

**8. И так же – с силой.** Когда преследовал Давида Шауль, первый еврейский царь, с большим отрядом – «три тысячи отборных мужей Израильских», и Давид с немногими людьми застал его врасплох на ночном привале, – и вошел Давид вдвоем с Авишаем в стан. «И вот, Шауль лежит, спит внутри круга, и копье его воткнуто в землю у изголовья его; Авнер же (его военачальник) и народ лежат вокруг него... И взял Давид копье и флягу с водой, что в изголовье Шаула, и ушли они; и никто не видел, не знал, и никто не проснулся, ибо все спали, так как **глубокий сон от Г-спода** напал на них». И после того, отдалившись – «Воззвал Давид к народу и к Авнеру... И сказал Давид Авнеру: "Ведь муж ты, и кто равен тебе в Израиле? Отчего же ты не охранял царя?... Ведь приходил один из народа погубить царя, господина твоего... И вот, смотри – где копье царя и фляга с водою, что (была) у изголовья его?"» (*Шмуэль-1*, гл. 26).

И не раз так было дальше. Приходила сила – в удачных войнах, или вообще путем чудесным, с Небес – как при поражении огромной армии врага в дни Хизкияу...

Но также, увы, – и наоборот. В тот страшный день 7-го октября – где была **вся** **наша сила** – долгими часами? Армия, разведка? Спокойно, тихо спали полководцы – сном Авнера... Все с Небес; иначе сей провал не объяснить...

**9. Но точно то же – и с богатством.**

И было – даже с великим, праведным царем...

«Тогда послал Меродах Баладан, сын Баладана, царь Бавэля, письма и подарок Хизкияу, ибо слышал он, что тот болен был и выздоровел. И обрадовался им Хизкияу, и показал им дом сокровищ своих, серебро, и золото, и благовония... и не было вещи, которой не показал бы им Хизкияу, в доме своем и во всем владении своем.

И пришел Йешаяу, пророк, к царю Хизкияу и сказал ему: что сказали эти люди?... И что видели они в доме твоем? И сказал Хизкияу: все, что в доме моем, видели они; не было вещи, которой не показал бы я им в сокровищницах моих. И сказал Йешаяу Хизкияу: слушай слово Г-спода Ц-ваота! Вот дни приходят – и унесено будет все, что есть в твоем доме и что собрали отцы твои до сего дня, в Бавэль; не останется ничего, сказал Г-сподь. И из сыновей твоих, которые произойдут от тебя, которых родишь ты, возьмут они... И сказал Хизкияу Йешаяу: благо слово Г-спода, которое ты изрек...» (*Йешаяу*, гл. 39).

**10.** Но есть смысл в словах пророка, в разрешенной похвальбе – еще более глубокий (чем сказано о том в п.п. 4 и 5).

Притча. Послал хозяин своего раба на рынок, вручил тяжелый кошелек. Долго ходил тот, много накупил, и вернулся – с великой удачей. Все хвалят: что за товар отборный! Все нужное, и по цене разумной... Сколь мудр оказался этот раб – да и силен, сумел все донести... Ему и слава, и почет – признание, любовь хозяина!

Но только – чей и за что этот почет, и чья удача? Деньги в кошельке-то были – не его...

А что было? Чутье, и острый глаз... И ум – уменье торговаться... Сила телесная – покупки на плечо поднять и донести домой... Все это – тоже только от Него – Творца!

Ведь Кто дал мудрому всю мощь его ума? А сильному – мускулов узлы? Богатому – удачу в деле? Всем – мнящим против истины: «Все славное, что у меня, – мое!»...

Слов нет, гордыня – вещь дурная: «Гордость и высокомерие, и путь зла, и извращенные уста я ненавижу» (*Мишлей*, 8:13). И разве не сказал Давид: «Но я – червь, а не человек» (*Теилим*, 22:7)?

Но... есть ведь заслуга и у того раба? Вернувшись триумфально с рынка, – достоин похвалы, награды?

И ключ к тому – в том, что сказали мудрецы: **«Все в руках Небес, кроме страха перед Небесами»** (*Брахот*, 33б).

**«С Небес» – те «деньги в кошельке»,** как и «одежды не свои», доставшиеся даром... А награда – за тот **«страх пред Небесами»,** которого плоды – **«удачные покупки»** – вопреки преградам и соблазнам мира! И потому – **есть чем в конце пути гордиться...**

Страх – неправильно использовать «свободу выбора» – товара, который будет куплен, – пусть и на деньги не его, раба... **Страх –** ключ к состоянию человека **«разумеет и знает Меня: что Я – Г-сподь»**, как мы писали выше и как сказано: «Начало мудрости – страх перед Всевышним» (*Теилим*, 111:10).

**11. И в том ведь состоит служение: желание Господину угодить!** Энергия и искренность стараний... Стремление познать полнее волю Господина...

**Волю Творца – огнем пылающую на скрижалях Торы...**

И кто же может сполна оценить все достижения и работу в том «походе»? Кто – кроме Самого Хозяина – пославшего? В час возвращения с победой – и лучше с кошельком пустым, истратив деньги с толком до конца...

**12.** Пусть так; но даже и у самого раба, пока он трудится на рынке, – есть сила и способность оценить в какой-то мере плод своих трудов, – и им гордиться!

**И весь вопрос: рад человек успеху в своем служении как должно,** – или его гордыня обернет успех... в грех великий **и служение себе?**

На то и то – два побуждения в сердце человека; и он **обуздать дурное** должен. К еде – в рамках разрешенной, и времени, и места – в субботу, праздники. А к ненависти – как у Давида: «Вот – ненавидящих Тебя, о Г-споди, я ненавижу, и с идущими против Тебя веду я распрю! Полною злобою их ненавижу – врагами стали мне!» (*Теилим*, 139:22). И точно так – с гордыней.

Обуздать, **а после – оседлать, поработить, и обратить во благо...** Нет лучше, чем врага не уничтожить – а превратить в покорного слугу... И в том успех – принять как поощрение! И в мере верной – даже в похвалу себе, – **чтоб силы обновить для продолжения!**

**13.** А что же с гордецами, о коих говорит пророк вначале, – на кого похожи?

«Гордец – глупец...» Который посреди своей работы, в людном месте, вдруг начинает трясти и хвастать кошельком... И навлекает на себя опасность – грабителя, который позарится и отнимет...

Или – что не лучше: когда злодей, как будто кошелька не отнимая, – с ним вместе в плен возьмет...

Такое может быть – и с достоянием, и даже с **мудростью** того раба на «рынке земной жизни». Мудростью – которая может попасть в ловушку, в плен чужих идей; и вот, глядишь – запряжена в чужую колесницу... А вслед за ней и с нею вместе – все остальные силы богатырские – и тела, и души... Кровь проливать свою рекой готов и душу отдавать – за чужое и чужих, про своего Хозяина забыв... Забыв, Чьи деньги в кошельке, – и для чего он послан в этот мир – «на рынок»...

Бывало в прошлом и поныне: могучий мозг еврейский, сотворенный для познания тайн Торы, – впрягался в плуг пустых идей, утопий лживых... и тянет по полям истории кровавый длинный след...

**14.** А послан был – не забывать, Кем послал и за чем; и что надлежит и предстоит вернуться – с отчетом перед Тем, Кто его послал, – и Кто оценит все приобретения...

Именно так – и лишь тогда, лишь в Высшем мире, – время и место в полной мере для «хвастовства» – здоровой гордости из-за до конца исполненного долга! Где у каждого праведника есть своя особая *хупа* (шатер); и там он сравнивает то, что сделал в этом мире, – с тем, что сделано посланцами другими (см. *Бава Батра*, 75а).

***ЧАСТЬ ВТОРАЯ***

**15.** И вот, возвращаясь к сказанному выше: то же, что с одним евреем, – **то, еще в гораздо большей мере, – со всем нашим народом.** Ведь –

**Если дана ему особенная сила, острота ума,** – лишь ради толстых книг Мишны, Талмуда, – во имя познания тайн Торы.

**Если дана особенная сила для войны,** – дана в ее защиту! Страны и народа, который ее изучает, – будь то во времена Моше и Йеошуа, или во времена макабим, или при становлении нашей страны сегодня. Во времена Войны за независимость, тяжелейшей, с многократно превосходящим врагом ниспосланы были чудеса столь большие, что рав Ицхак Зеев из Бриска счел нужным объяснить их: «Истина состоит в том, что чудеса эти сотворены ради спасенного остатка (истинного еврейства) – тех, кто изучает Тору и исполняет заповеди, – чтобы исполнилось сказанное: "Не забудется (Тора) в устах потомства его" (*Дварим*, 31:21). Чтобы они могли передать Тору дальше, и через них она продолжала бы пребывать в народе Израиля» (см в разделе о нем в книге р. Ш. Лоренца «В кругу великих», гл. 1, в русском переводе стр. 273).

**Если дана особенная сила копить богатства,** – то ради выживания в странах рассеяния, многих и враждебных, тысячелетиями – опять же ради изучающих Тору, – чтобы «продолжала она пребывать в народе Израиля», как сказал рав Ицхак Зеев.

**16. Итог: НИ ТО, НИ ДРУГОЕ, НИ ТРЕТЬЕ из даров великих, названных пророком, не дано народу Израиля просто так, – но лишь РАДИ ТОРЫ!!!**

И потому – вопрошает порок (*Йехезкель*, 29:11 – 12): «За что погибла страна, опустошена, как пустыня?... И сказал Г-сподь: за то, что оставили они Тору Мою, которую Я дал им, и не внимали голосу Моему... А следовали произволу сердца, своего и Баалам, как отцы их научили».

**17.** И признают народы те дары, по-своему, – когда нас ненавидят, обвиняют...

Признают **мудрость** и с нею – **силу** нашу разом – в фантазиях «про заговор сионских мудрецов» с целью – им понятной, близкой, – захвата власти в мире. Но только, из-за нашей малости, – не грубой физической силой, как прочие претенденты на то из их среды, от Чингис-хана до Наполеона и далее, – но одной лишь **мудростью**... И «заговор» подобный – немыслим у других: ни у «мудрецов французских», ни у цыганских, ни японских... «Цыганские, японские» – смешно даже звучит; и лишь «сионских» можно заподозрить... Авторов и продолжателей традиции Мишны, Талмуда – прообраза всех в мире толстых изощренно-мудрых книг...

Также и силу нашу третью – **собирать богатства** – разумеют как инструмент и средство – по дороге к той же цели.

**18.** И вот – правы они ведь в чем-то – с «захватом власти»! Действительно – в итоге нашего еврейского служения весь мир, включая сами те народы, будет навсегда исправлен – тем, что приведен к покорности Всевышнему – нам и им во благо, – по изначальному благому замыслу Творца!

**19.** И потому – обязаны добавить мы (к сказанному в п. 4 и 5 о «разрешенной гордости») и то, о чем явно не сказал, но прямо вел к тому пророк.

А именно – **причина крепкая у каждого из нас для гордости – своим народом!** Избранным для близости к Творцу... Пусть мы в нем – разные, и в разной степени преуспеваем в том служении, – **каждый из нас, и лично «ты» – часть этого народа!** Честь великая и налагающая бремя... И если даже мал в своем народе, – идешь в строю едином в армии великого Царя! **И** **на верного раба того Царя – падает отблеск Его славы...** ведь «раб Царя – (словно) сам Царь» (Раши на *Дварим*, 1:7).

**20.** И где мы видим такое в Писании?

«Эти на колесницы, а те на коней (полагаются); а мы – имя Г-спода Б-га нашего **вспомним**» (*Теилим*, 20:8). Стараемся и стремимся **помнить** о Нем во всякий час – в час горечи и в сладкий час победы! И в этих словах выражается коллективная **гордость нашего народа** – когда мы **противопоставляем наше служение и упование** тому, что видим у других народов.

**21.** Великий наш раби Акива – смеялся, когда другие плачут; об этом у нас не один рассказ в Гемаре. Его известные слова: «Все, что делает Всевышний, – к лучшему», – наиболее полное выражение его мироощущения.

И апофеоз всего – когда беда коснулась лично и именно его, – буквально его тела, – в час его мучительной казни. Когда раздирали его тело железными гребнями, – он тоже смеялся, – читая *Шма, Исраэль*: «Люби Г-спода, Б-га твоего всем сердцем своим, и всей душою своей, и всей силой (достоянием) своим». И когда его спросили: «До такой степени?» (Не чувствуешь страданий? Или, быть может, *боэт* – как бы «пинаешь их ногой»? И он ответил: «Да отлетит душа (того, кто думает так)! Но – все дни мои читал я этот стих, печалился и говорил: «Когда же доведется мне исполнить три эти (заповеданные) вещи? Молился я всем своим сердцем... и не мог быть уверенным в том. А теперь, когда пришёл час (исполнить), – не устремлю ли я всего себя на это? Вот потому – читаю *Шма* и смеюсь!» (*Брахот*, 61б).

Важный момент. «Не чувствуешь страданий» – это понятно. Но что означает у спрашивающего: «пинаешь ими»? Быть можешь, терпишь их – из гордыни, ради самоутверждения и славы своей личной? На что способны бывают перед врагом люди и из других народов...

Но раби Акива – раскрывает в своих словах до конца, во всю глубину свою душу, преданную одному лишь Всевышнему, и открывает нам огромную тайну: самую большую любовь к Всевышнему можно проявить только в муках – а не в довольстве и наслаждении! У него ведь было разное в жизни, моменты триумфа и наслаждения тоже, – но он избрал для самого полного выражения своей любви к Всевышнему именно муки, – и ждал этого всю жизнь...

**22.** И тут-то раскрывается вся глубина слов Писания:

**«Г-сподом хвалится душа моя, – услышат смиренные и возрадуются»** (*Теилим*, 34:3).

Написано будто специально о раби Акиве, – и более всего именно в его последний час.

**«Г-сподом хвалится душа моя»** – делится с другими, с видящими его в этот час учениками своей радостью, – и потому смеется. Радуется – тому, что достиг наконец настоящей, самой полной **близости к Всевышнему** и полного раскрытия своей любви к Нему, – после ожидания в течение всей жизни! И для него раскрытие такое – только в муках...

**«Хвалится»** обычно человек тем, что показывает свое превосходство над кем-то. Раби Акива – над теми, которые не понимают его смеха и спрашивают о нем... И он отвечает – не для того, чтобы утвердить свое превосходство, а напротив – чтобы они поняли, и поднялись, и в этом с ним сравнялись, – как требует от него его долг учителя.

**«Услышат смиренные»,** – не все из спрашивающих, неспособных самим понять его смех, – но только **смиренные,** и благодаря этому своему качеству – готовые услышать и понять ответ учителя, и признать его величие, – чтобы духовно подняться вслед за ним. И подъем этот вселяет в них **радость** – а не причиняет ревность, и не рождает бунт зависти и непринятия.

**23.** А вот история Ханы и ее семи сыновей, которые под угрозой смерти отказались исполнить приказ греческого царя Антиоха поклониться идолу. И вот что ответил царю младший, последний ее сын (которого царь, ради своей чести, попросил только сделать вид, что он кланяется, – после того, как первые шесть отказались это сделать и были убиты): «Горе тебе! Если ты так заботишься о своей чести, – то как же я должен заботиться о чести Всевышнего!» – Который бесконечно выше тебя, Антиох!

Чтобы так смело и дерзко отвечать земному царю, – насколько должны были сыновья Ханы чувствовать перед ним **гордость своим служением** – до самопожертвования – Царю Небесному! Служением и **близостью к Нему...**

А сама Хана, их мать – сказала уводимому от нее на казнь последнему, младшему сыну: «Сын мой! Ступай к праотцу нашему Аврааму и скажи ему: "Так говорит моя мать: ты построил один жертвенник, а я – семь. Тебя Всевышний только испытал на готовность принести сына в жертву, – а от меня Он потребовал самой жертвы!"» (*Гитин*, 57). После того, что она сделала, – имела право и даже должна была показать **гордость служением и близостью к Всевышнему,** – даже перед великим нашим праотцом...

**24.** Такая гордость, как у них, у раби Акивы и Ханы с сыновьями, – не как у всех народов, кичащихся премудростью земною в сфере природного, и такой же силой, и богатством... И даже без всего того, – горды собою просто так, без причин, как футбольный болельщик – любимой командой.

**И вот – все это, и саму такую гордость – надо передать потомкам.** Своим примером; и потому – должен предстать родитель, или учитель, воспитатель пред ними – не смиренным, малым, это у него внутри, – а сильным и «гордящимся»! Так, как мы говорили выше...

**25.** Но вместе с правом нашим на истинную гордость – бремя нелегкое возложено на нас. Чтобы преуспеть в служении, – надо знать волю Его, Творца нашего и всех миров.

Познать **волю Творца – огнем пылающую на скрижалях Торы,** как мы сказали выше ...

**И поскольку воля Его – в ней,** – **должен трудиться человек и весь народ над Торой!** И без того – нет никакого права ни на какую гордость...

Трое есть на рынке. Нечестивец – тратит деньги Хозяина из тугого кошелька лишь на себя. Средний – половину на себя, как сказано: «в поте лица есть будешь хлеб», – а вторую на Хозяина – в учебе, заповедях и делах достойных. А цельный праведник, мудрец – лишь на Хозяина, тогда как бытие его земное – не по законам сего мира: «с каждого принимающего на себя бремя Торы – снимают бремя царства и бремя обычаев этого мира» (*Пиркей Авот*, 3:5). Но для того нужна, однако, – особенная, не по средней мере, вера и упование на Небеса...

**26.** Не только человек и весь народ в эпоху нашу на том рынке, – но и юная его страна... На то она еврейская – отлична в том от всех других.

И вот – 7-е октября... И где мудрость ее руководителей и военачальников? Где сила и мощь ее армии? И к чему все ее богатства, когда она бессильно провожает взглядом своих граждан, уводимых в плен, – и через год не знает точно, кто из них в живых...

И повторяет страна ныне в малом кругу истории своей – дела свои в кругу былых тысячелетий. Дела народа, выведенного великими чудесами из рабства, – и начавшего забывать, Кто вывел и дал ему свободу. Народа, утонувшего сразу после того в благополучии: «И разжирел Йешурун, и стал лягаться»... И заплутал он среди богов чужих, – и раз за разом попадал в беду большую...

И вот – должна вдруг на заре финального освобождения явиться в мир та самая беда. Большая, но в исторических масштабах – будто бы «в миниатюре». Беда народа – восстановившего после тысячелетий на клочке своей земли «мини-державу», – едва лишь вырвавшись из лихолетья Катастрофы... И защитившего ее – чудесами с Небес и героизмом, кровью своей в войнах; и преуспевшего в научных достижениях, в делах хозяйственных и в накоплении богатств...

И вдруг – падение с размаху, – как у бегуна, которому поставили подножку... Кто подставил? Как мы сказали – то нечестивое забвение**...**

**Забыли Господина** – и Чье оно, все, что есть и было в нашем «кошельке»... И вот – как приземление без парашюта – пришло **напоминание** в огне, в крови...

Увы, такова была цепочка: гордыни сладкий сон – и безответственность – и ленное блаженство – и непринятие решений; все – **сон с Небес, как у тех тысяч стражников царя Шауля** (см. выше п. 8)... Итог дня этого, 7-го октября – доныне столь печальный... А корень – в том, о чем пророк кричит, взывает... Приходит время **вспомнить – и проснуться...**

**27.** Так это с нами; и что же от нас ныне требуется? «Дайте силу Б-гу» (*Теилим*, 68:35), – обращение к Израилю. Непонятно: как мы, творения Его земные, можем дать силу Ему – Всемогущему Владыке всех сил в мире?

Но -такова Его Высшая воля: **правильно использовать данную нам силу выбора добра: помнить, а не забывать! Чтобы привел Он в действие Свою бесконечную мощь – спасения и избавления!** И с тем – проявилось бы, наконец, сказанное далее: **«Над Израилем величие Его и мощь Его на небесах»**, – в час долгожданный полного освобождения!